
 

1 
 

 »مثنوي العقل والعشق« بين تعدّد المعنى وتداخل الدلالات 

 )قراءة تأويليّة في خطاب محمّد خاقاني أصفهاني الشعري( 

.  إيران كاشان، ،جامعة كاشان،  كلية اللغة العربية وآدابها ،هاآدابودكتورة في اللغة العربية و ة سمدر  ئولة،  الكاتبة المس  ،يافروز محب  گل
 golafrooz4519908401@grad.kashanu.ac.irروني: لإلكتالبريد ا

DOI: 0000-0002-8687-7553 

   .الكوفة، العراق ،جامعة الكوفة،  كلية التربية للبنات ،الأدب العربيبها/ اقسم اللغة العربية وآد  ة،أستاذ /،وسام علي الخالدي

DOI: 0000-0001-7343-6399 

 الملخص 

قراءة نص   كيفية  في  المتمثلة  المركزية  الإشكالية  من  الدراسة  والعشق»تنطلق هذه  العقل    « مثنوي 
التي تسمح   النصية  الدلالات والكشف عن الآليات  المعنى وتداخل  بتعدد  يتميز  الذي  للخاقاني، 

الوصفي المنهج  الدراسة  تتبنى  التأويلي.  الانفتاح  تحليل  –بهذا  أساسيين:  لتحقيق هدفين  التحليلي 
الانفتاح لهذا  المولدة  النصية  الآليات  عن  والكشف  الدلالات  وتداخل  المعنى  تعدد   تجليات 

التأويلي. لهذا الغرض، توظف القراءة أدوات النقد المعرفي والرمزي لتفكيك بنية الخطاب الشعري  
تكشف النتائج أن النص لا يعرض علاقة العقل والعشق كصراع ثنائي بسيط،    .وتتبع تمثيلاته الرمزية

تر المعرفة  هذه  تعيد  مغايرة.  معرفة  تنتج  ديناميكية  وجودية  جدلية  إلى  يحوّلها  المفاهيم  بل  تيب 
الأساسية كالفهم والحضور والغياب، مما يخلق طبقات تأويلية متداخلة. يتم تحقيق ذلك عبر آليات  
بين   والتفاعل  مستمراً  دلالياً  توتراً  تولد  التي  )العقل/العشق(  الكبرى  الثنائية  تشمل  متنوعة،  نصية 

مستويات تزاوج بين الحكمة  الصوت والصورة الذي يثري الإدراك الحسي واستخدام لغة متعددة ال 
الفلسفية والإشراق الصوفي، إضافةً إلى التأويل الجديد الذي يقدمه النص لحديث أصحاب الكساء،  

يشكل نموذجاً نصياً    «مثنوي العقل والعشق»يخلص البحث إلى أن    .مما يضيف عمقاً روحياً ومعرفياً 
التقليدي، عبر المزج العضوي بين ال بحث الفكري المجرد والتجربة الصوفية فريداً يتجاوز الشعر 

الذاتية. كما أن النص يحوّل القارئ من متلقٍ سلبي إلى شريك فاعل في بناء المعنى، مدفوعاً بتلك 
نموذج  تقديم  في  البحث  هذا  يسهم  الفهم. هكذا  آفاق  وتفتح  التأويل  تحفز  التي  النصية  الآليات 

mailto:golafrooz4519908401@grad.kashanu.ac.ir
https://www.orcid.org/0000-0002-8687-7553


 

2 
 

الفلسفي ويكشف عن قدرة النص الشعرية على خلق عوالم معرفية _منهجي لقراءة النص الصوفي
 . متعددة ومتداخلة

 .صفهاني، مثنوي العقل والعشق، تحليل الخطاب، القراءة التأويليةأخاقاني  الكلمات المفتاحية:

Abstract 

This study addresses the central challenge of interpreting 

Khāqānī's Masnavī-yi al- ‘Aql wa al- ‘Ishq   (Masnavi of Reason 

and Love) a text marked by semantic plurality, interwoven 

significations, and interpretive openness by uncovering the textual 

mechanisms that enable such hermeneutic expansiveness. 

Adopting a descriptive–analytical approach, the research pursues 

two primary objectives: to analyze the manifestations of semantic 

multiplicity and overlapping meanings and to reveal the textual 

strategies that generate this interpretive openness. To this end, it 

employs the tools of cognitive and symbolic criticism to 

deconstruct the poetic discourse and trace its symbolic 

representations. The findings indicate that the text does not 

present the reason–love relationship as a simple binary conflict 

but transforms it into a dynamic existential dialectic that produces 

alternative knowledge. This knowledge, in turn, reconfigures 

fundamental concepts such as understanding, presence and 

absence, thereby creating overlapping layers of interpretation. 

This effect is achieved through diverse textual mechanisms, 

including: the overarching reason–love binary, which sustains 

semantic tension; the interplay between sound and image, which 

enriches sensory perception; the use of multi-layered language 

that couples philosophical wisdom with mystical illumination; 

and the novel interpretation offered of the Hadith of the People of 

the Cloak (Ahl al-Kisā'), which adds spiritual and epistemological 

depth. The study concludes that the »Masnavī-yi al- ‘Aql wa al- 

‘Ishq   «  (Masnavi of Reason and Love) constitutes a unique 

textual model that transcends traditional poetry through an organic 

synthesis of abstract intellectual inquiry and subjective mystical 

experience. Moreover, the text transforms the reader from a 



 

3 
 

passive recipient into an active partner in the construction of 

meaning, driven by precisely those textual mechanisms that 

stimulate interpretation and open new horizons of understanding. 

Thus, this research contributes a methodological framework for 

reading mystical–philosophical texts and reveals the poetic text’s 

capacity to create multiple, intertwined worlds of knowledge. 

Keywords: Khaqani Isfahani, Mathnawi of Reason and Love, 

.Discourse Analysis, Interpretive Reading 
 

 الملخص المبسوط 

والمقدمة: وجه    الهدف  على  والتقابل  المتنوعة  التعبيرية  الأساليب  من  بالاستفادة  الأدب،  في  الدلالي  النظام  تشكل  لطالما 
من أبرز وأكثر هذه   الخصوص. يهدف هذا النهج إلى إعادة إنتاج المعنى وتوسيعه من خلال إحداث تضاد بين المفاهيم الأساسية.

صفته فكرة جوهرية، أرضية خصبة لخلق رؤى التقابلات تحديًا هو تقابل العقل والعشق، الذي وفر في الأعمال العرفانية والعاشقة، ب
عالمية فريدة. يهدف هذا البحث إلى دراسة كيفية عمل هذا النظام الدلالي التقابلي والمبادئ التي تحكمه في عمل أدبي محدد 

لمحمد خاقاني الأصفهاني نموذجًا قيمًا للتحليل وذلك بسبب بنيته    «عقل وعشق»وذلك بالتركيز عليه. في هذا الصدد، تُعد مثنوي  
التقابل لتقنية  الذكي  واستخدامه  الفريدة  صراع .  السردية  مجرد  والعشق  العقل  بين  التقابل  خاقاني  يستخدم  لا  العمل،  هذا  في 

ة ديناميكية. سيكشف هذا البحث، من خلال دراسة دقيقة لهذه المثنوي، عن المبادئ والأساليب  مفاهيمي، بل يقدمه كبنية سردي
التي استخدمها خاقاني لخلق هذا التحدي الدلالي والوصول في النهاية إلى نظام فكري متماسك. هكذا، يتم اتخاذ خطوة نحو توضيح  

هذا البحث،  والهدف  من هنا، تنبع أهمية    يا الخفية لفكر الشاعر وعمله الفني. الآليات الدلالية في الأدب العرفاني والعاشق وتبرز الزوا
لا تكتفي بالتناظر اللفظي أو الصور  و  الذي يسعى إلى قراءة مثنوي العقل والعشق بوصفه خطابًا شعريًا ينهض على بنية رمزية مفتوحة

 ت وانزياح المعنى وتكثيف الإشارة.  البلاغية، بل تستبطن رؤية فلسفية عميقة تُطرح من خلال تعدد الأصوا
تعتمد هذه الدراسة على المنهج الوصفى_ التحليلى  وتسعى إلى قراءة »مثنوي العقل والعشق« قراءة تأويلية، تتوسل    المنهجية:

أدوات النقد المعرفي والرمزي، من أجل الكشف عن آليات تعدد المعنى وتداخل الدلالات في هذا النص، عبر تحليل بنية الخطاب  
والكشف عن كيفية صياغته لعلاقة العقل بالعشق، ليس بوصفها علاقة تضاد، بل كجدلية وجودية تُنتج معرفة مغايرة    شاعرالشعري لل

 تُعيد ترتيب عناصر الفهم والحضور والغياب. 
فإن مثنوي العقل والعشق لا يُقرأ كقصيدة، بل كـ»مرآة تأويلية«، تتضاعف فيها الصور والمعاني، وتتماهى فيها  البحث والنتائج:  

خاقاني الأصفهاني  ل»مثنوي العقل والعشق« ل  الأصوات، في نص لا ينتهي بانتهاء قراءته، بل يبدأ من حيث ينفتح القارئ على صمته.
  هو النوع من الشعر الذي لا يكتفي بإثارة الانفعال الجمالي، بل يفتح أفقًا تأويليًا تتشابك فيه الدلالات وتتناسل المعاني، حتى يغدو 

العقل بوصفه نظامًا معرفيً  بين  تقاطعٍ خفيٍّ  المثنوي في  يأتي هذا  الداخلية.  القارئ ومراياه  ا والعشق  النص حقلًا خصبًا لاجتهادات 
س خاقاني خطابًا شعريًا يستنطق فيه الكينونة من زاوية لا تُفارق التاريخ الصوفي ولا تنحبس في جمالية  بوصفه انخطافًا كونيًا، ليؤس

الصورة فحسب، بل تمضي أبعد لتعيد بناء العلاقة بين الذات والوجود من خلال مجاز العشق، لا بوصفه إحساسًا عابرًا، بل باعتباره  



 

4 
 

آلية إدراك وتأويل ووجود. لقد شغل التوتر بين العقل والعشق أعلام التصوف الإسلامي، بدءًا من العطار والسهروردي، وصولًا إلى ابن  
عربي والرومي، غير أن خاقاني لا يستنسخ هذا التوتر، بل يُعيد تشكيله داخل بنية رمزية شعرية محكمة، تتكئ على التناص الصوفي  

م مفاهيم جاهزة، بل يُربك اليقين ويستفز  السؤال ويجعل من المتلقي لكنها تُضيء علي ه من زاوية لغوية وبنيوية جديدة. إن شعره لا يُقد 
التأمل  والمجاز،  الرمز  بين  العميق  التماهي  والعشق« هو هذا  العقل  »مثنوي  ز  يمي  ما  إن   له.  مستهلكًا  المعنى لا  إنتاج  في  شريكًا 

ل إلى فضاء   والانخطاف، الصوت الشعري والصدى المعرفي، حيث لا يعود النص حاملًا لدلالة واحدة أو مسار تأويلي خطي، بل يتحو 
متعدد الطبقات، تتداخل فيه الأبعاد النفسية والروحية والأنطولوجية. فالمعنى في هذا النص ليس منجزًا، بل قيد التشكل، والدلالة  

إمكانات   بين  دائمة  رحلة  بل  نقطة وصول،  الرموز.ليست  وتعددية  النص    القراءة  والعشق»يصف  العقل  معقد    « مثنوي  عمل  بأنه 
وديناميكي وتأويلي عميق، يشرك القارئ بنشاط في بناء المعنى، متجاوزًا الحدود الشعرية التقليدية بدمج البحث الفكري مع التجربة 

 . الصوفية العميقة
ة بهذا الشكل لم يسبق لها مثيل لا في الأدب الفارسي ولا في سائر الآداب  :  مستجداتال ة شعري  تظهر الإنجازات البحث إن  مسرحي 

ة في   شامل لمجموعة العشق(  .الثنائية الكبرى )العقل/1العالمية وفريد من جوانب مختلفة، منها: من الصراعات والسجالات الفكري 
ة العقل والعاطفةالتي يظهر في    الصوت والصورة  .ثنائية2.  تاريخ البشر  اللغة: يظهر   ثنائية.3.  هذا المثنوي فريد في محاولة لحل  ثنائي 

هذا المثنوي باللغتين العربية والفارسية. فظهر هذا المثنوي كهمزة وصل تربط بين اثنتين من أهم اللغات العالمية والإسلامية. قد  
للشطرين العربي والفارسي من هذا المثنوي، لأنه بحر سلس   ف )فاعلاتن فاعلاتن فاعلن(وقع اختيار الشاعر على بحر الرمل المحذو

آ4أقرب إلى العاطفة من أي بحر آخر في الأدبين العربي والفارسي.  نًا أدبيًّ    . .تجربة حياة، أكثر من يكون تفن 

 .تأويليةال ،قراءةال خاقاني الإصفهاني، مثنوي العقل والعشق، تحليل الخطاب،  الکلمات المفتاحية:

 

 : المقدمة .1

العلمية للمعنى في اللغة ويسعى للإجابة عن أسئلة من قبيل: »ما هو  بالدراسة    ()  1منهج علم المعاني
المعنى؟«، »كيف يتم خلق المعنى ونقله؟« و»كيف نفهمه؟«. يتجاوز هذا المنهج مجرد معاني الكلمات  
ليشمل العلاقات الدلالية بينها )مثل الترادف والتضاد( والبنى الجملية والمعاني الضمنية في الخطاب  

اية والاستعارة(. يمكن القول إن علم المعاني يسعى إلى الكشف والتحليل المنهجي للمعنى  )مثل الكن 
في مختلف طبقات اللغة؛ من أصغر وحدة دلالية )المورفيم( إلى أكبر وحدة )النص أو الخطاب(. في  

اعي  منهجًا يدرس المعنى ضمن سياقه الاجتم   2هذا السياق، يمثل علم المعاني الاجتماعي أو الخطابي 
والثقافي. يسعى هذا الفرع من علم المعاني إلى فهم كيفية تشكل المعنى في التفاعلات اللغوية وكيف  

كلمة   تأتي  لغويًا،  الثقافية.  والخطابات  والأدوار  الاجتماعية  بالمعايير  الحركة   «خطاب»يرتبط  بمعنى 
اللغوية     (.16  ، ص.م2010)عضدانلو،    السريعة في اتجاهات مختلفة البنى  تعتبر هذه الظاهرة أحد 

التي تتجاوز مستوى الجملة أو النص وتظهر من خلال عمليات مختلفة في النص ولأهداف محددة.  



 

5 
 

ولها هدف   البعض  ببعضها  بأجزاء متصلة  الخطاب عبارة عن مقاطع كلامية ذات معنى،  الواقع،  في 
ل الخطاب، يمكن ذكر الشعر. فالشعر    (.1  ، ص.م 2004)يارمحمدى،  محدد   من بين البنى التي تشك 

ليس مجرد عمل فني، بل هو فعل اجتماعي يسعى إلى التأثير في المتلقي وإقناعه أو تعزيز وجهة نظر 
هو منهج متعدد التخصصات، يضرب بجذوره في تحليل الخطاب    3تحليل الخطاب الشعري    معينة.

وعلم المعاني الاجتماعي ولكنه يركز تحديدًا على السياقات والآليات اللغوية الفريدة لخطاب    4النقدي
الشعر. تتجاوز هذه المنهجية المعنى اللغوي أو الجمالي البحت للشعر وتسعى إلى الكشف عن طبقات  

 تماعية للشعر. أعمق من المعنى، والإيديولوجيا والسلطة والهوية التي تتشابك في البنى اللغوية والاج

يمكن العثور على أروع تجليات جدال العقل والعشق في الأدب الفارسي العرفاني ضمن أشعار مولانا      
على سبيل وغيرهم.  وبابا طاهر  الشيرازيمثال  وحافظ وجامي  حافظ  عند  والعشق  العقل  مناظرة  ،  : 

مناظرة العقل والعشق المنسوبة للخواجة   ،العقل والعشق عند صائب تبريزي   ، العقل والعشق عند مولانا
 عبد الله الأنصاري. 

ي الدلالات،         يأتي مثنوي »العقل والعشق« لمحمد خاقاني الأصفهاني، بوصفه خطابًا شعريًا متشظ 
د المنافذ، يعيد طرح الأسئلة الكبرى حول العلاقة بين العقل والعشق، بين النسق والانفلات، بين   متعد 

في قلب صراع وجودي لا بين مفهومي العقل والعشق فحسب،   الشاعرنظام الكون ونبض الروح. يضعنا  
بل بين نظامين معرفيين يتقاطعان ويتصارعان في بنية الإنسان: نظام العقل بوصفه تمثيلًا للمنطق  
دة على قوانين المعادلة والضبط. غير أن   والحد والبرهان ونظام العشق بوصفه قوة كاشفة، خارقة، متمر 

ثنوية رمزية، تتجسد فيها المعاني عبر حوار  هذا الصراع، بل يصوغه شعريًا في م  الشاعر لا يكتفي بعرض
مسرحي بين شخصيتي »السيد العقل« و»السيدة العشق« في محكمة كونية تحاكي جدليات الوعي  
التقليدي ويخترق منطقة   ب، يتجاوز أفق الشعر الغنائي أو الصوفي  البشري. إننا إزاء نصٍّ شعري مرك 

بال لغوي  إطار  في  والوجدان  الفكر  بين  تتداخل  التوتر  كما  والفارسية  العربية  فيه  تتداخل  الكثافة،  غ 
تفكيك   يعيد  تأويلي هرمنيوطيقي،  لمنهج  بامتياز  مرشحًا  النص  هذا  يجعل  مما  والتجارب،  الأصوات 

 طبقات المعنى ويستقصي التداخل الرمزي والدلالي بين السطور. 

 بيان الموضوع: .1-1



 

6 
 

الإنساني   الفكر  شغلت  التي  الفكرية  الثنائيات  أبرز  إحدى  والعشق  العقل  بين  الجدلية  العلاقة  تعد  
لت أساسًا لإنتاج نصوص أدبية وفلسفية عميقة. غالباً   وخصوصاً في الأدب العربي والفارسي، حيث شك 

على الآخر. مع    ما يتم تناول هذه العلاقة ضمن سياق صوفي تقليدي يميل إلى تفضيل أحد المفهومين 
يأتي كتاب    ذلك، فإن بعض النصوص الأدبية تكسر هذا النمط، لتقدم معالجةً أكثر تعقيداً لهذه الثنائية.

لمحمد خاقاني الأصفهاني كمثال بارز على هذه المعالجات الأدبية الفريدة.    «مثنوي  العقل والعشق»
ب  سردية،  أو مسرحية  شعرية  قصيدة  كونه  على  يقتصر  لا  متعددة  فالنص  وفنية  فكرية  مساحة  هو  ل 

الأبعاد. إنه يعرض صراعًا وجوديًا بين العقل، كرمز للمنطق والحدود والعشق، كقوة خارقة ومتمردة على  
هذه القوانين. هذا العمل لا يعرض هذا الصراع بشكل مباشر فحسب، بل ينسجه في بنية شعرية رمزية 

ز    عربية(، مما يجعله نصًا مركبًا يتجاوز التفسيرات التقليدية.  ومسرحية ثنائية اللغة )فارسية/  إن  ما يمي 
ل   هذا النص هو غياب النهاية الواضحة للقصة، إذ يترك الشاعر للقارئ مهمة إتمام السردية، مما يحو 

تتضاعف فيها الدلالات وتتشابك فيها المعاني. هذه الطبيعة التأويلية والجدلية    «مرآة تأويلية»النص إلى  
لذا، فإن  الإشكالية البحثية    عل قراءته ليست مجرد استهلاك أدبي، بل هي رحلة فكرية دائمة.للنص تج

تكمن في كيفية تحليل وفك رموز هذه البنية النصية المعقدة. كيف يمكن فهم العلاقة بين ثنائية اللغة  
التي استخدمها    )العربية/ والفكرية  الشعرية  آليات خاقاني  والعشق؟ وما هي  العقل  وثنائية  الفارسية( 

بهدف الإجابة عن هذه الإشكالية، سيعتمد   لإعادة بناء العلاقة بين الذات والوجود عبر "مجاز العشق"؟
هذا البحث على المنهج التأويلي الهرمينيوطيقي الذي يتناسب مع طبيعة النص متعدد الطبقات. سيتم 

وت الدلالية  التداخلات  واستقصاء  الرموز  تفكيك  على  الرمزية  التركيز  الشخصيات  بين  العلاقة  حليل 
)السيد العقل والسيدة العشق( وبين البنية السردية واللغوية للنص. بهذا التقديم، يركز البحث على طرح  
يمهد   مما  للإجابة،  وقابلة  محددة  بحثية  أسئلة  وصياغة  الدراسة  منهجية  وتحديد  بوضوح  المشكلة 

ز »مثنوي العقل والعشق« هو هذا التماهي العميق بين    الطريق لتحليل معمق ودقيق للنص. إن  ما يمي 
حاملًا   النص  يعود  لا  حيث  المعرفي،  والصدى  الشعري  الصوت  والانخطاف،  التأمل  والمجاز،  الرمز 
ل إلى فضاء متعدد الطبقات، تتداخل فيه الأبعاد النفسية   لدلالة واحدة أو مسار تأويلي خطي، بل يتحو 

التشكل، والدلالة ليست نقطة لوجية. فاوالروحية والأنطو  لمعنى في هذا النص ليس منجزًا، بل قيد 
لا يكتب   الشاعريفترض هذا البحث أن    وصول، بل رحلة دائمة بين إمكانات القراءة وتعددية الرموز.

س لرؤية كونية، تحاور القارئ من خلال رموز   نصًا صوفيًا أو وجدانيًا فحسب، بل ينسج خطابًا جدليًا يؤس 



 

7 
 

والروحية  والفكرية  الثقافية  الخلفية  تستدعي  نهائية،  لا  قراءة  بإمكانيات  تفيض  وصور  للتأويل  قابلة 
 للقارئ ذاته.

 : أهميّة البحث .1-2

ة بهذا الشكل لم يسبق لها مثيل لا في الأدب الفارسي ولا في سائر الآداب العالمية.  إ ة شعري  ن  مسرحي 
  شامل لمجموعة   :الثنائية الكبرى )العقل/العشق(.  1  هذا الأثر الأدبي فريد من جوانب مختلفة، منها:

ة م حلًا لأحد أهم الصراعات الفكرية في تاريخ البشر،    :من الصراعات والسجالات الفكري  ه ظهر ليقد  إن 
ة   ألا وهو الصراع بين العقل والعاطفة وبين أتباع العقل )الفلاسفة( وأصحاب العشق )العرفاء والصوفي 
ة   ا ظهر في جم  غفير من الكتب العلمي  انين من جانب آخر(. هو لا شک  صراع قديم جدًّ من جانب، والفن 

ة  ها كتاب الأسفار للفيلسوف الكبير صدر  )أهم  ة والأدبي  المتألهين الشيرازي( وفي بعض الآثار الشعري 
ه يشمل جدليات كالوحدة والكثرة، الرجولة والأنوثة، الجبر والتفويض،    في مختلف الآداب العالمية، إن 

الصوت والصورة: هذا المثنوي فريد في أنه في محاولة لحل     ثنائية.  2.    اللذة والمعاناة، الجد  واللعب و... 
ة ثنائيات لاتجدونها في أي أثر أدبي  أو كتاب فلسفي أو سايكولوجي    ة العقل والعاطفة تمظهر في عد  ثنائي 
ة  (. فهو كتاب يعالج ثنائية فكري  آخر، منها: ثنائية الشعر والمسرح )الموسيقى الصوتي  والفن  البصري 

ة في الشكل والقالب. في الم ي  اللغة: يظهر هذا المثنوي   ائيةثن. 3 حتوىٰ والمضمون، بتقديم ثنائية حس 
باللغتين العربية والفارسية. فظهر هذا المثنوي كهمزة وصل تربط بين اثنتين من أهم اللغات العالمية  
والإسلامية. تسهم هذه الثنائية في تعليم الفارسية للعرب وتعليم العربية للفرس في مسار أدبي خلاب.  

الترجمة مجال  في  مقارنة  دراسات  في  تسهم  الرمل    كما  بحر  على  الشاعر  اختيار  وقع  قد  الأدبية. 
فاعلاتن فاعلن( )فاعلاتن  المثنوي، لأنه بحر سلس    المحذوف  والفارسي من هذا  العربي  للشطرين 

كان بوسع    ثنائية القالب الشعري:.  4أقرب إلى العاطفة من أي بحر آخر في الأدبين العربي والفارسي.  
ل قالب المثنوي )القصيدة المزدوجة   ه فض  الشاعر أن ينظم هذا المثنوي في قالب القصيدة المقفاة. لكن 

رة في العروض العربي( حتى يكون مصراعا كل بيت بقافية واحدة و يكون تأكيدا آخر على    أو المشط 
آ: لم يصدر  .  5الثنائيات في قالب ثنائي هو )المثنوي(.    معالجة نًا أدبيًّ تجربة حياة، أكثر من يكون تفن 

ن أدبي، بل ظهر كتعبير صادق من تجربة حياته بأجمعها. فقد    «مثنوي العقل والعشق»من الشاعر   كتفن 
قضى كل  عمره في معالجة ثنائيات عاشها وتعامل معها منذ عنفوان شبابه ومن دلائل صدقه في هذا  

ف أحد أهم كتبه بعنوان:   ، عنيت بطبعه في  «ين أمرين: ثنائيات الإنسان والكونأمر ب»المجال أنه أل 



 

8 
 

تفسير جديد عن حديث أصحاب الكساء  .  6  صفحة( مرتين.  610بيروت دار الهادي في مجلد ضخم )
أنه أرمز لسيدتنا فاطمة  )ع(:  العشق ولمولانا    الزهراء )س( بالسيدةأهم ما تجدونه في هذا المثنوي 

د العقل وللنبي المصطفى )ص( بحضرة الوحي وتمت مساجلات أصحاب  علي أمير المؤمنين )ع( بالسي 
د   أك  و  الطيبة  الوجوه  القناع من هذه  المسرحية تم كشف  أواخر  الثلاثة وفي  أمام هؤلاء  والفن   الفكر 

الله ورسوله   فإن  » المثنوي على أن الحل السليم الوحيد في هذه الصراعات تنحصر في الرجوع إلى 
وه إلى الله ورسوله  .  (59)نساء: « تنازعتم في شىء فرد 

 

 . ارکان مثنوی العقل والعشق 1الجدول 

 
إن دراسة هذا النص لا تقتصر على تحليل أدبي تقليدي، بل تساهم في إثراء العديد من المجالات      

التالي:  النحو  الفكري والأدبي1  المعرفية على  المستوى  المثنوي معالجة متقدمة :  . على  م هذا  يُقد 
تُعد من أبرز الصراعات الفكرية في تاريخ الفلسفة والعرفان. على   وجدلية لثنائية العقل والعشق، التي 
عكس الأعمال التي تميل إلى ترجيح أحد المفهومين، يتجاوز خاقاني هذا الطرح ليعيد صياغة العلاقة  

إطار جديد.   ال2بينهما ضمن  مستوى  على  واللغة .  توظيف  :    شكل  في  استثنائيًا  نموذجًا  العمل  يُعد  
م  فريدة،  بطريقة  والمسرح  الشعر  بين  يدمج  فهو  الفنية.  الصوتي  الأشكال  البعد  بين  تزاوجًا  يخلق  ما 



 

9 
 

الفارسي والعربي. كما أن   )الشعر( والبعد البصري )المسرح(، وهذا ما لم يُعرف له مثيل في الأدبين 
م   ثنائية اللغة )العربية والفارسية( ليست مجرد تقنية شكلية، بل هي جزء لا يتجزأ من المعنى، حيث تُقد 

يساهم في فهم أعمق  كجسر ثقافي ومعرفي يربط بين حضارتين. إن تحليل هذه التقنيات الشكلية س
للابتكارات الأدبية في تاريخ الشعر، ويوفر مادة غنية للدراسات المقارنة في مجالات الترجمة الأدبية  

إن طبيعة النص المفتوحة وغير المكتملة، التي تُحيل  :  . على مستوى المنهج التأويلي3  وعلم اللغة.
يلي )هرمينيوطيقي( عميق. هذا العمل ليس  مهمة إتمام القصة إلى القارئ، تدعو إلى تطبيق منهج تأو

مجرد نص يُقرأ، بل هو حقل دلالي خصب يتطلب من القارئ المشاركة في إنتاج المعنى. إن دراسة هذا  
الجانب من النص ستوضح كيفية تفعيل دور القارئ في العملية الإبداعية وتقدم رؤى حول كيفية بناء  

بناءً على ما تقدم، فإن هذا البحث    من النهايات المفتوحة.المعنى في النصوص التي تتبنى هذا النوع  
الفارسي   أدبيًا يمثل ظاهرة فنية وفكرية فريدة، لا في الأدب  يكتسب أهميته من كونه يدرس عملًا 
الشعر  بين  يمزج  وفكري  أدبي  مختبر  بمثابة  يُعد   فهو  العالمية.  الآداب  مستوى  على  بل  فحسب، 

لًا إبداعية لأسئلة وجودية عميقة، مما يجعل دراسته ضرورة لإثراء فهمنا  والفلسفة والدراما ويقدم حلو 
 لتاريخ الأدب والفكر.

 أسئلة البحث: . 1-3

 في ظل هذا البحث، تتجلى إشكالية هذا البحث في السؤالين التاليين:  

 .كيف يتجسد تعدد المعنى وتداخل الدلالات في »مثنوي العقل والعشق«؟1     

 . ما الآليات النصية التي تتيح هذا الانفتاح التأويلي؟ 2     

 . منهج البحث: 1-4

تعتمد هذه الدراسة على المنهج الوصفى_ التحليلى وتسعى إلى قراءة »مثنوي العقل والعشق« قراءة 
وتداخل   المعنى  تعدد  آليات  عن  الكشف  أجل  من  والرمزي،  المعرفي  النقد  أدوات  تتوسل  تأويلية، 
صياغته كيفية  عن  والكشف  للخاقاني  الشعري  الخطاب  بنية  تحليل  عبر  النص،  هذا  في   الدلالات 

لعلاقة العقل بالعشق، ليس بوصفها علاقة تضاد، بل كجدلية وجودية تُنتج معرفة مغايرة تُعيد ترتيب  
 عناصر الفهم والحضور والغياب. 



 

10 
 

 دراسات السابقة: ال . 1-5

في الأشعار و)رسائل العقل والعشق( في الكتب .  تتعدد أمثلة جدل العقل والعشق في الأدب الفارسي 
رسالة العقل والعشق  .  2  رسالة العقل والعشق لسعدي الشيرازي..1  ومنها:   العلمية والحِكَمية الفارسية 

.  3  صفحة(.  22لنجم الدين رازي، شاعر القرن السابع الهجري )معيار الصدق في مصداق العشق في  
 . «زبدة الأسرار »مثنوي العقل والعشق لصفي علي شاه في كتاب 

يهتم  .  م2005»العقل والعشق الإلهي بين الاختلاف«، طبع عام  كتابه:    الابراهيمي الدينانيخص   -    
الديناني في كتابه بالتعامل بين الفلاسفة والعرفاء، ويرى أن الحركة الفكرية الفلسفية والعرفانية قد تفوق  

 أهميةً نظيرتها في الفلسفة وعلم الكلام. 

 بعض من أحدث الأطروحات والمقالات التي تناولت هذا الموضوع هي:     

فى دراسة »بحث في أوجه الافتراق بين العقل والعشق    (م 2024نيک )سيدمحمد حسينىدراسة ل -    
السبزواري« الحكيم ملا هادي  السبزواري تجاه  ؛  من منظور  الحكيم  نظر  البحث وجهة  يتناول هذا 
 . عنصري العقل والعشق بالتحقيق والتحليل

(، في بحثهم: »تقابل العشق والعقل في أشعار سعدي ومثنوي  م2024ليلى شهرياري وآخرون ) -    
 مولوي من المنظور العرفاني«، تناولوا آراء سعدي ومولوي في تقابل العقل والعشق.

( موضوع العقل والعشق في بحثه المعنون بـ »العقل والعشق م2024كما تناول مهدي بورزارع )-    
في أشعار إقبال اللاهوري«. يركز هذا البحث أيضًا بشكل حصري على العقل والعشق في آراء إقبال  

 اللاهوري. 

 

 .قراءة تأويلية 2

 العقل والعشق بين التجريد والرمز . 2-1

م   يقد  لا  والعشق«،  العقل  »مثنوي  العقل   الأديب  في  بين  والتنافر  التقابل  على  تقوم  تقليدية  ثنائية 
السيد  »والعشق، بل ينقض هذا التعارض الثنائي بإعادة تأويل موقعيهما في الوجود الإنساني والكوني. ف ـ



 

11 
 

والبحث    «العقل للحكمة  لًا  مُمث  بوصفه  يتجلى  بل  الصارم،  القياس  أو  البارد  المنطق  د  مجر  ل  يُمث  لا 
من عمق التجربة الصوفية، بوصفها صورة للانخطاف الإلهي    «السيدة العشق»والضبط، فيما تنبثق  

 والفناء في المحبوب. يقول خاقاني: 

ــا  حــرَم مــَ فــيــكــم  الــعــقــلَ  وا  ــمــ   لاتســ

زمــزمــا  مــاءً  ــقِ  لــلــعشـــ  واقــتــدوا 

 

ــت  ــق در یـاكى بو آب زمزم اسـ  عشـ

اســــت ــامحرم  ن او  ــرار  اسـ بر   عقــل 

 (37  :م2025)خاقانى إصفهانى،   

لا يمكن فهم الرمزية في هذا المثنوي بمعزل عن التراث الصوفي الذي أرسى دعائمه فريد الدين           
العطار وجلال الدين الرومي، حيث يأخذ العشق موقعًا كونيًا بوصفه المحرك الأول للوجود، لا خصمًا  

  رموز . قد جاءت لغة خاقاني في هذا السياق مشبعة بال(45  ، ص. 2018)عباس،    للعقل بل مكملًا له
 الصوفية والرؤية الوجودية، ففي موضع آخر يقول: 

ا   ــً ــق عشــ س  قـ يــب  ب ـلاتـ حـبـ ــا  ي قــلٍ   عـ

لايـخـيــب  مـلــك  ــق  الـعشــ إن    حـيــث 

 

الايق اســـت   ــرى نـ  عقـل اينجـا عنصـ

 عشــق در درياى هســتى قايق اســت 

 (38 ، ص.م2025)خاقانى إصفهانى، 

م ال     ، حيث تُستدعى المفاهيم الكبرى للمساءلة «العشق  اصطرلاب»رمز    شاعرفي مشهدٍ آخر، يُقد 
 أمام وجدان الإنسان، ويقول: 

ــذوب  ي إذ  ــبٍ  بــقــل ــق  الــعشــ  يــنــجــلــي 

 ليس داء مثل داء في القلوب

دل   زارى  از  یـيــداســــت  ــقـى   )عــاشـ

دل  مــارى  يـ بـ و  بـ مــارى  يـ بـ يســــت   نـ

 



 

12 
 

ــه بـ الأدواء  ــر  ــائـ ســــ ــاوىٰ   لايســــ

فــــانــــتــــبــــه  الإلــــه  رمــــزا   إنــــه 

 

ت  ــق ز علـ اشـ ت عـ ا جـداســــت علـ  هـ

ــت  ــرار خداس ــطرلاب اس ــق اص  ( عش

 (160 ، ص.م2025)خاقانى إصفهانى، 

الشعرية،          والبلاغة  الفلسفية  المقاربة  بين  هنا  الشاعر  الطريق  يمزج  المثنوي  »وبهذا  من  يجعل 
.  (78  ، ص.م 2020)سعيد،    «ساحة تأويلية مفتوحة، تتقاطع فيها الإشارات العقلية بالتجليات العرفانية 

س على نحو أعمى، بل يُستعاد باعتباره فعلًا معرفيًا عميقًا   فالعقل لا يُقصى، لكنه يُختبر والعشق لا يُقد 
لقد أسهم الوزن العروضي    .(81  ، ص.)المصدر نفسهومجالًا لتجاوز المعارف الضيقة نحو الأفق الكوني

)بحر الرمل المحذوف( في إضفاء جرس موسيقي متناغم، يعزز من الطابع الغنائي الجدلي ويُتيح للغة 
ال يكون  بهذا  والتصريح.  الإشارة  بين  والوجد،  الإقناع  بين  تتقلب  رمزيًا    مؤلفأن  مسرحًا  س  أس  قد 

تلتقي فيه عناصر الشعر والفلسفة والصوفية، في تجربة سردية لا تكتفي بالعرض، بل تدفع  »منضبطًا،  
 . (55 ، ص.م2019)ناصف،  « المتلقي نحو مساءلة نفسه ومفاهيمه 

يقف       نحو    ديبالأ لا  على  بينهما  العلاقة  تأويل  يُعيد  بل  والعشق،  العقل  بين  المفاضلة  عند حدود 
  جدلي، حيث يظهر العشق كقوة خلاقة لا تُلغي العقل بل تدفعه إلى أفق جديد من الإدراك والتجاوز 

فالعقل وإن بدا حذرًا ومنظمًا، إلا أنه ـ في التجربة العرفانية ـ لا يكتمل    .(62  ، ص.2021)عبد المجيد،  
 فيقول في أحد المواضع:   .(64 ، ص.)المصدر نفسه إلا إذا احترق بنار العشق وانصهر في أنواره

ــاد  الــعــب مــرصــــاد  الــعــقــل  أن  ــح    صــ

ــؤاد   ــف ــال ب ا  ــً ــن ــري ق ــى  ــق ــب ي أن   شـــــرط 

 

 دائم از )ســمع و بصــر( گويى ســخن 

دهــن؟   ــنــدى  ب ــرو  ف ــا  ام ــؤاد(  )ف  از 

 (166 ، ص.م2025)خاقانى إصفهانى، 

بهذا يتجلى الوعي الوجودي في المثنوي عبر رؤية متكاملة، تجعل من الإنسان كائنًا يسير بين قطبي      
ليست صدامًا بين قوتين، بل انصهارًا في أفق »الحكمة والوجد، الفكر والذوق، البرهان والإشراق. إنها 

في ذلك بما    ديبقد تأثر الأ   .(93  ، ص.م2020)نوري،    «أعلى يتجاوز الثنائية إلى وحدة ذوقية باطنية
التوحيد.   المعرفة وغاية  ذروة  بوصفه  المحبوب،  الفناء في  نحو  ه  توج  الفارسي من  التصوف  ر في  تجذ 
ومعرفة   الذات  كشف  إلى  السبيل  هو  بل  الإلهية،  المحبة  فقط  يعني  لا  السياق،  هذا  في  فالعشق، 



 

13 
 

ي والانخطاف الكام د والتخل  . وهذا ما نجده في  (27  ، ص.م 2015)العطار،  لالحقيقة من خلال التجر 
 تشبيهات خاقاني التي تمزج بين الرمزية النورانية والبلاغة الصوفية، كما في قوله: 

ــاء ــري ــب ــك ال ــط   ــح م ــب  ــل ــق ال ــا  ــم  إن

ــاء الســـــم ــلُ  ك ه  ــَ وســـــع  لاتســـــاوي 

 

ــان  مــي در  ــمــيــرد  ب را  ــر  ــب دل كــه   دل 

آســــمــان؟  را  او  رد  يـ گـ كـى  يــان  مـ  در 

 (168 ، ص.م2025)خاقانى إصفهانى، 

ال      يكتفي  لا  العقل   شاعرهكذا  فيه  يحيا  رمزياً  عالماً  شعره  عبر  يبني  بل  مجردة،  مفاهيم  بعرض 
والعشق ككائنين متكاملين، متنازعين أحيانًا، لكنهما في النهاية يشكلان نسيجًا من الحكمة والشوق،  
من الوعي والانخطاف، ليصنع بذلك منظومة وجودية تجعل من الإنسان ساحةً لصراع النور والمعرفة،  

 بين العقل والروح، بل طريقاً مزدوج المسار نحو الحقيقة.  لا قطيعة

 

 تجليات العشق کقوة کونية مبدعة في »مثنوي العقل والعشق«   .2-2

ة الأولى   يمنح خاقاني العشق موقعًا كونيًا يتجاوز به المدى الشعري المحدود ويصعد به إلى مرتبة العل 
للخلق، فيتجلى العشق لا بوصفه انفعالًا عابرًا، بل كقوة ميتافيزيقية تتجاوز الزمان والمكان. ففي بنية  

 للحركة ومحورًا لجدلية الوجود و
ً
مفتاحًا لفهم أسرار الخليقة، يقول  المثنوي، يحضر العشق بوصفه مبدأ

 الشاعر:

مــاء  الســــ  ي  فـ مــا  رى  يـ قــلُ  عـ الـ مــا  نـ يـ  بـ

الفضــــاء  فوق  مــا  ــق  ــالعشـ ب ترى   قــد 

 

ان   ــف راز جهـ اشـ ل هســــت ار كـ  عقـ

ــرار جان  ــتاد در اس ــت اس ــق هس  عش

 (170 ، ص.م2025)خاقانى إصفهانى، 

في هذا السياق، يظهر العشق كمصدر أول للمعرفة، إذ لا يُستدل عليه من الخارج، بل يُكشف من       
الباطن وتُدرك حقيقته بالإشراق لا بالبرهان وهذا يتقاطع بوضوح مع مفهوم »الحدس العرفاني« الذي  

للمعرفة لا   العشق طريقًا  يكون  عربي، حيث  وابن  كالسهروردي  المسلمون  العرفاء  له  يناقض  أسس 
اليقين« يذهب خاقاني في مواضع    (.112  ، ص.2001)السهروردي،    العقل، بل يتجاوزه نحو »عين 



 

14 
 

الدافعة   ة  القو  أيضًا  الوجود، بل  فهو ليس فقط سبب  إبداعية خالقة،  العشق كطاقة  إلى تصوير  أخرى 
 لاستمراره، إذ يقول: 

الـخـروج  فـي   دلـيــلا  الـعـقــلُ   بـيـنـمــا 

الــولــوج   فــي  ا  ــً أمــيــن الــقــلــب  ــبــح   أصــ

 

درون   راز  تـــا  فـــرمـــود  را   قـــلـــب 

رون  بـ از  ــد  آي ر  وشــــتـ خـ ش  مــذاقـ ر   بـ

 (175 ، ص.م2025)خاقانى إصفهانى، 

يُنتج        فالعقل  بلاغي:  بذكاء  خاقاني  يعالجها  التي  المتقاطعة  الثنائيات  ى  تتجل  أما  «الصورة»هنا   ،
فيُنتج   يكون « النور»العشق  لذلك لا  بالبصيرة.  والعشق يكشف  الحسي  بالعقل  يُدرك  العقل  ، أي أن 

  العشق مضادًا للعقل بل أسمى منه، بما يمنحه من قدرة على اختراق الحجب والبلوغ إلى باطن المعنى.
والحركة،   والصورة،  )كالنور،  الرموز  تسهم  حيث  ورمزيًا،  إشراقيًا  بُعدًا  المقاطع  هذه  في  اللغة  تتخذ 

التى »هي واحدة من  والدوران( في تعميق البعد الفلسفي للقصيدة، فيصبح »العشق« في بنية الخطاب  
ليس مفعولًا  (،  27 ، ص.م 2007أعقد المفاهيم وأكثرها استخدامًا في المجالات المختلفة« )شومان، 

حدود الغنائية    إننا بإزاء خطاب شعري يتجاوز .  به بل فاعلًا ميتافيزيقيًا، يؤسس للوجود ويمنحه معناه
ة خلاقة، ووسيلة للخلاص الروحي. بهذا يقترب   الفردية، ليؤسس لرؤية كونية، يكون فيها العشق قو 
مه الرومي، حين جعل العشق أصل الحركة الكونية: »العشق هو ذلك النار   خاقاني من الطرح الذي قد 

بهذا يكون المثنوي قد استثمر رمز    (.66    ، ص.1.  ، ج2004)الرومي،    التي تشعل السماوات والنجوم« 
توظيفًا تأويليًا، يمنحه وظيفة أنطولوجية ومعرفية في آن، يجعله مفتاحًا لفهم الذات والعالم،    «العشق»

 لا عبر ما هو منطقي، بل عبر ما هو شهودي، وجداني، مُلهِم. 

لا يتوقف خاقاني عند حد تصوير العشق كقوة ميتافيزيقية، بل يمنحه وظيفة إبداعية جمالية، بوصفه        
الوسيط الذي تتشكل من خلاله الصور والمعاني. فالشعر لديه ليس مجرد تعبير عن الحب، بل هو تجلٍّ  

 للعشق نفسه وقد صار لغة، وفي ذلك يقول:



 

15 
 

ــا هـ ــ  إنـ ا  ــرًّ طـ ــاءَ  الأشــــــيـ قُ   أعشــــــِ

ــنــا الســـ رب   مــن  الأنــوار  ظــهــر   تــُ

 

 )عاشـــقم من بر همه عالم كه هســـت  

ــق اَلَســــت( الم مظهر عشـ ه عـ  5جملـ

 (26 ، ص.م2025)خاقانى إصفهانى،  

إن العشق هنا يرقى إلى كونه مبدأ التجلي الفني، فكما يُشعل الكائنات بالمعنى، فهو يُلهب اللغة      
العارف دور  خاقاني  يمارس  بهذا  طريقًا  -بالصورة،  بل  زخرف  مجرد  الشعر  في  يرى  لا  الذي  الشاعر، 

بطاقة رمزية، تؤدي وظيفة    للانكشاف. من خلال هذا التصور، تصبح كل استعارة في المثنوي مشحونة
تكمن خصوصية هذا المثنوي في أنه لا ينحاز إلى طرف من    مزدوجة: كشف الوجود واستثارة الوجدان.

بل يسعى إلى إعادة توازن الوعي الصوفي، عبر تبيئة العشق ضمن    – لا العقل ولا العشق    –أطراف الثنائية  
لإدراك الكلي، كما جاء  نسق معرفي كامل، حيث كل  من العقل والعشق يشكلان لحظة من لحظات ا 

 في قوله: 

ــذوب  ي إذ  ــبٍ  بـقـل ــق  الـعشــ  يـنـجـلـي 

ــوب ــل ــق ال ــي  ف داء  ــل  ــث م داء  ــس  ــي  ل

 

دل   زارى  از  یيــداســــت  ــقى   )عــاشـ

دل بـيـمــارى  بـو  بـيـمــارى   ( نـيســــت 

 (160 ، ص.م2025)خاقانى إصفهانى، 

أن         أي  العقل،  موطن  مع  العشق  ضربة  تتداخل  حيث  صراعًا،  لا  تداخلًا  نلمح  البيت،  هذا  ففي 
التجربة العشقية هي التي تُحدث في العقل قلقًا مثمرًا، يدفعه للتأمل، لا للتراجع. هذا ما يمنح النص  

من لم يعشق لم  بعدًا وجوديًا جدليًا، يشبه ما ذهب إليه ابن عربي حين قال: »العشق أول المعرفة، و 
  – بشعره الموزون ومقاطعه القصيرة    –تُعد  بنية المثنوي    .( 111  ، ص.3.  ، ج 1985)ابن عربي،    يعرف«

النوع من المقابلات الجدلية، حيث تصبح كل مفردة محمولة على معنيين:   صيغة فنية مثالية لهذا 
  ظاهر عقلاني وباطن إشراقي. كما أن التكرار الرمزي للأضداد )العقل/العشق، النور/الظلمة، النار/

الماء( يُكسب النص طابعًا دائريًا، يعكس تصورًا صوفيًا عن الزمن والوجود، لا ينتهي فيه المعنى، بل  
 يعود على ذاته متجددًا ومتجاوزًا. 

فيها        تتعالق  كونية  رؤية  هو  بل  فحسب،  شعوريًا  مبدأ  ليس  خاقاني  مثنوي  في  العشق  فإن  بهذا، 
الفلسفة بالشعر والعرفان بالجمال والوجد بالفكر، لتؤسس لتجربة نصية لا تُقرأ بعين العقل وحده ولا  



 

16 
 

تنفتح على أفق كوني جامع، حيث يكون الإنسان مركزًا للبحث والعشق   تُذاق بوجد القلب فقط، بل 
 جوهرًا للتجلي والمعرفة ثمرة للتفاعل بين الوعي والحدس. 

 

 جدل المعنى في مسرح الوجود – رمزية المحاکمة بين العقل والعشق  .2-3

يرتقي محمد خاقاني في مثنوي العقل والعشق من التخييل الشعري إلى بناء مسرح رمزي  تتقابل فيه  
بل   فحسب،  الأرضية  المحكمة  نموذج  تحاكي  لا  كونية،  محاكمة  ضمن  والروحية  المعرفية  القوى 

جرد  تتجاوزه إلى فضاء وجودي  يجعل من الإنسان مركزًا لصراع المعاني، حيث العقل والعشق ليسا م
في هذا المثنوي هيئة  شاعرلذا يستعير ال طرفين في خصومة بل وجهان للكينونة الباحثة عن المعنى. 

فيها    «المحكمة» ع  تتوز  درامية  بنيةً شبه  عبرها  ويصوغ  البشرية  النفس  داخل  الوجود  د جدل  ليُجس 
عي )العقل( والمدافع )العشق(، فيما القاضي هو   والساحة هي    « الضمير»أو    «الروح»الأصوات بين المد 

 ففي بيت آخر يقول:  عالم الباطن.

الـوجـود فـي  أعـلـى  الـعـقــل  أن  ــح    صــ

ــود وســــج ذل   ب   ــُ ــح ال ــي  ف ــه  ــم ــك  ح

 

اول اســــت او در وجود   د  ل هربنـ  عقـ

ــجـود  سـ آرد  ــق  عشـ درگــاه  بـر   لـيــک 

 (164 ، ص. م2025)خاقانى إصفهانى، 

ترجيحًا، بل احتضانًا، أي أن خاقاني لا       الحكم ليس  المثنوي، حيث  التأويلية في  الذروة  نبلغ  هنا 
يبحث عن نفي العقل ولا تأليه العشق، بل عن توليفة معرفية تتيح للإنسان أن يكتشف المعنى من  

ل المثنوي إلى مرآة للوجود الإنساني، تتقاطع ف  يها الخطابات  خلال التكامل، لا الصراع. بهذا يتحو 
  « كما »يصبح خطابا ما مظلةً داعمةً لخطاب آخر ويقوم بتغطيته وحمايته  المعرفية والجمالية والروحية، 

لتؤكد أن الإنسان لا يُختزل في منطق ولا في وجد، بل في التفاعل    (269  ، ص.م 2013شعيري،  ال)
 الحي  بين الاثنين. 

محكمة       في  خصمين  ليسا  والعشق  العقل  أن  ليُبرز  الرمزي  الفضاء  هذا  بناء  في  خاقاني  يمضي 
الحقيقة   وتتحقق  البشرية  الذات  خلاله  من  ل  تتشك  شامل،  تكويني  مشهد  في  طرفان  بل  المعرفة، 



 

17 
 

ة والعشق هو صاحب الذوق والذوق عند المتصوفة أصدق وسائل   الوجودية. فالعقل هو صاحب الحُج 
 الإدراك، لأنه وليد التجربة لا المفهوم. يقول:

ــدوا  ــت واق ــوا  ــوم ق ــل   ــق ــع ال ــاة  دع ــا   ي

ــدوا  ــت ــه ت ــى  ــت ح ــب  ــل ــق ــل ل ــوا  م ــ   ســـــل

 

ــام   ي یـ ن  ايـ ــنـو  بشــ عـقــل   غـلام   اى 

ســــلام آور  م  يـ ســــلـ لــب  قـ ر  بـ و  ز  يـ  خـ

 (166 ، ص. م2025)خاقانى إصفهانى، 

في هذا البيت تتجلى الوظيفة الوجودية للعشق لا كميل رومانسي أو وجداني، بل كطريق للمعرفة      
الفلسفية   للرؤية  به. هذا الطرح يستبطن نقدًا غير مباشر  م ما يعجز العقل عن الإحاطة  الصوفية، يقد 

تنشأ ظاهرة الخطاب في النص من خلال عدة عوامل  »  التي تجعل من العقل محورًا وحيدًا للحقيقة.
وخصائص أساسية، حيث يساهم اختيار الكلمات والعبارات والتراكيب اللغوية في تشكيله. كما يطلق  

اللغة في المجتمع  ,Faircloughand  «مصطلح الخطاب على أي شكل من أشكال استخدام 

1993a/ Fairclough, 1997b, p. 84-258).)    ل ين الطرفين  ب   الخطاب في هذا الأثريتحو 
إلى سؤال عن المصير: من يقود الإنسان نحو المطلق؟ من يحمل مشعل الهداية؟ هنا تتداخل الرمزية  
م العشق ذاته كمركب نوح وكطائر الهدهد وكحامل لواء   الصوفية مع البناء السردي الشعري، حين يُقد 

 المعنى. يقول: 

الــعــاقــلــيــن  بــيــن  الــنــص   ــف  نصــ  راج 

ــقـيـن الـعــاشـ فـي  فشــــا  ــانـي  الـث ــفــه   نصـ

 

گـو   ــد  ردن كـ ن  ســــخـ مِ  يـ نـ لان   عــاقـ

نـو  ــد  كـردن دگـر  نـيـم  ــقــان   عــاشــ

 (166 ، ص.م2025)خاقانى إصفهانى، 

في هذه المقارنة الرمزية، لا يُقصي الشاعر أحدًا، بل يمنح لكلٍّ دوره في لحظته المناسبة: فالعقل       
يُضيء والعشق يُنقذ. بهذا يكتمل المشهد الدرامي العرفاني في المثنوي، حيث لا انتصار لطرف دون 

بإيقاعٍ تصالحي، إذ يقول خاقاني:    الآخر، بل تكامل. »در یايان، دل گفت: نه عقل    يُختتم المثنوي 
 . كه حقيقت را خواهد، بايد هر دو را در آغو  گيرد«عقل است آنتنهاست و نه عشق بى

)في الختام، قال القلب: لا العقل بمفرده كافٍ ولا العشق بغير عقل يهدينا ومن يبتغي الحقيقة،       
 فعليه أن يحتضنهما معًا(. 



 

18 
 

ال     بها  ص  يخل  وجودية،  معرفية  بـأنشودة  أشبه  العمل  هذا  يغدو  النزاعات  مؤلف،  بذلك،  من  القارئ 
الفكرية الجامدة، ليقترح رؤية متوازنة: العقل ميزان والعشق جناح والإنسان بينهما سفينة تبحث عن  

 شاطئ الحقيقة. 

 

 قلب بوصفه مرآة المعرفة ووحدة الوجودال .2-4

م القلب بصفته   في هذه الثلاثية    «الراوي الثالث»في القسم الأخير من »مثنوي العقل والعشق«، يتقد 
ل إلى مرآة تعكس نورهما معًا  النزاع بين العقل والعشق، بل يتحو  الرمزية، فلا يظل طرفًا صامتًا في 

 وتجمع بين برودة المنطق وحرارة الشوق. فيقول خاقاني: 

ــل ــي الســــب نصــــف  ــغا  ــال ب حــزب   كــل 

يــل  لـ عـ ي  ــانـ ث الـ نصــــفــه  ي  فـ  فــاشــــلا 

 

خســــت   نـ م  يـ نـ در  ــد  وري مــاجـ دو  ر   هـ

ــت سـ ــُ ــتيد سـ سـ ــُ  ليک در نيم دوُم سـ

 (166 ، ص.م2025)خاقانى إصفهانى، 

التقليد        في  الباطني  الإدراك  مركز  فهو  كونيًا،  طابعًا  القلب  على  الشاعر  يُضفي  السياق،  هذا  في 
العرفاني، حيث تلتقي الحقيقة والشهود وتزول ازدواجية الذات والموضوع. لقد انفتحت رمزية القلب هنا  

في أن القلب هو اللطيفة التي يُدرَك بها المطلق وليس مجرد عضلة أو مركز   على بعد فلسفي وعرفاني،
 في بيتٍ آخر، يجعل خاقاني من القلب بيتًا للوجود، موطنًا لحضور الله لا رمزه فقط: للانفعال.

ــدمــاغ  ال فـي  عــالٍ  الـعـقــل  أن   ــح   صــ

ــبــلاغ   ال فــي  مــنــه  الــعشــــق  ــقــل    لاي

 

جــا  تــه  رفـ مـ بـ ن  تـ ــالاى  ب ر  اگـ قــل   عـ

دا  ــق در مركز شــــده عر  خـ  6عشـ

 (167 ، ص.م2025)خاقانى إصفهانى، 

ط فقط بين العقل والعشق، بل        هذا الترتيب الرمزي يمنح القلب سلطة تأويلية عالية، فهو لا يتوس 
 يتجاوزهما ليكون أفقًا جديدًا تتكامل فيه الأضداد.  



 

19 
 

ال      ليس قلبًا بيولوجيًا ولا رومانسيًا، بل كيان رمزي جامع، يعيد تشكيل العلاقة بين    شاعرإن قلب 
مهمًا: وجوديًا  سؤالًا  القارئ  على  ويطرح  والمعرفة  الشوق  وبين  والباطن  يسلكه   الظاهر  طريق  أي  

كأن  أم بذلك البُعد الخفي الذي اسمه القلب؟ بالعشق وحده؟ بالعقل وحده؟ الإنسان ليبصر الحقيقة؟
  « سمائي ولا أرضي ولكن وسعني قلب عبدي المؤمن.لا      ما وسعني»   الشاعر يستعيد هنا الأثر المشهور:

تيمية،   سؤال:(.  122  ، ص.م 1994)إبن  أمام  ليتركنا  مثنويه  خاقاني  يختم  ر،  التصو  نحن    بهذا  هل 
فمن لم يعرف قلبه، لا يعرف الطريق ومن عرفه، فقد    مستعدون لنُصغي إلى قلوبنا بوصفها مرآة للكون؟

ياته.   دخل عالم السر  واكتشف الله في تجل 

 

2-5 .  :
ً
 وتحرريا

ً
 معرفيا

ً
 الحب بوصفه فعلا

ر   تُحر  كاشفة  كقوة  تقديمه  يُعاد  بل  فحسب،  كعاطفة  الحب  ى  يتجل  لا  والعشق«،  العقل  »مثنوي  في 
أفقاً معرفياً جديداً. فالعشق عند محمد خاقاني الأصفهاني   أمامه  وتفتح  الإنسان من وهم الانفصال 

لمألوفة ويقود إلى  ليس فعلًا انفعالياً أو مجرد تجربة وجدانية، بل هو مسار وجودي يتجاوز العقلانية ا
 في إحدى مقاطع المثنوي يقول خاقاني:  الحقيقة الكونية.

الـثـمـيـن  ــق  والـعشــ الـعـقــل  زواج   فـي 

حـوانا  ن   7أقـ ــمـيـ ــاســ ي الـ مـلــك   صــــار 

 

از  ــق خود انبـ ا عشـ ل بون بـ  شــــد   عقـ

ــد  بـاز شــ ــقـايق  بر شـ ــم نرگس   بشـ

 (209 ، ص.م2025)خاقانى إصفهانى، 

لقد تواتر هذا المعنى في التراث العرفاني    .والعالم  الذات  بين  العلاقة  ترتيب  ويُعيد  ويكشف  يحرر  الحب
م العشق بوصفه مرآة الوجود وسبيل التوحيد ومفتاحاً لسر  الكائنات  الإسلامي    في هذا يقول:  .إذ يُقد 

وعشـــق   عـقــل  فـي  يـن  طـبـ قـ الـ كـلا   فـي 

وفســــق مــكــروه  أي  مــن   عصــــمــة 

 

ــق از منظر دين كن نمـاه    عقـل و عشـ

ــاه  گـن از  مـعصـــوم  دو  هـر  نـى  يـ بـ بـ ــا   ت

 (234 ، ص.م2025)خاقانى إصفهانى، 



 

20 
 

بهذه الصورة، يُصبح العشق لغة ثانية للوجود، لا تُقرأ بالحرف، بل تُفهم بالحضور والبصيرة. فبينما      
ينشغل العقل بالظاهر، يُمسك العشق بجوهر المعنى ويُصبح أداة للنفاذ إلى الحقيقة، لا عبر التحليل،  

م الخاقاني نموذجًا للعشق بوصفه هروبًا من العالم أو إنكارًا للعقل، بل   بل عبر المعايشة. من هنا، لا يُقد 
يُعيد ترتيب علاقة العقل بالعشق ضمن أفق أرحب، حيث يُصبح العشق مرشدًا للعقل، لا نقيضًا له. ففي  

ر هذه العلاقة بقوله:  مشهد شعري  رقيق، يصو 

ــم ــه ــدان أب ــكســـــا  ال ى  ــ  ــط غ ــا  ــدم ــن  ع

يــهــم   ــقُ  والــعشــ الــعــقــلُ  يــعــنــي:   ذاك 

 

گرفـت   بر  در  تن هـايتـان  ــا   بون كســ

ــر گرفـت  ــق از سـ  اتحـاد عقـل و عشـ

 (217 ، ص. م2025)خاقانى إصفهانى، 

الباطن       بين  تواصلي  مبدأ  إلى  العشق  ل  يتحو  كيف  ويُبرز  التنافر  لا  التكامل  د  يُجس  المشهد  هذا 
كما صاغه خاقاني    –إن الحب بهذا المعنى العميق    والظاهر، بين المعرفة والوجود، بين الإنسان والحق.

. هو في    – ليس تعبيرًا شعريًا عن العاطفة، بل بناء معرفي  قائم على الانكشاف الروحي  والتحرر الوجودي 
في التصوف، التي لا تُنال إلا بالحب ولا تُفهم إلا    «المعرفة العرفانية»ذلك يُعيدنا إلى مركزية مفهوم  

لذلك، فإن »مثنوي العقل والعشق« لا يُعد نصًا شعريًا فحسب،   بتجربة الذات في انخطافها وانكشافها.
لحب والحرية، يُعيد صياغة الكائن في ضوء التجربة العشقية  بل هو بيانا عرفانيٌّ شعريٌّ في المعرفة وا

   ويدفعه إلى التفكير في مفاهيم العقل والانتماء والحقيقة، من منظورٍ كونيٍّ رحب.

 

 قل والعشق . قراءة تأويلية لمثنوی الع2الجدول 



 

21 
 

 

 

 والإجابة على أسئلة البحث:   الخاتمة -3

بعد هذه الرحلة في متاهات »مثنوي العقل والعشق« لخاقاني، يتضح أن النص لم يكن مجرد خطاب  
شعري تقليدي، بل منظومة معرفية وجمالية محكمة، تتأسس على جدلية العقل والعشق بوصفها بنية  

المنط بين  الخلاق  التوتر  أفق  في  القارئ  لتدخل  المألوفة  الثنائيات  تتجاوز  مفتوحة،  ق  تأويلية 
 والانخطاف، بين النسق والدهشة، بين الحجة والرؤيا. 

م خطابًا صوفيًا مغلقًا ولا قصيدة وجدانية بحتة،       ن من خلال القراءة التأويلية أن خاقاني لا يقد  لقد تبي 
والعالم،   الذات  بين  العلاقة  تشكيل  ليعيد  المجاز،  وتكثيف  الرموز  تقاطع  رؤيته من خلال  ينحت  بل 

ف ـ والمعنى.  الكلمة  والروح،  العقل»العقل  العشق»و   «السيد  بل    «السيدة  شعرية،  صور  مجرد  ليسا 
تمثيلات كونية لقطبي الوجود الإنساني، يتجادلان لا لإلغاء أحدهما، بل لإنتاج معرفة أكثر اتساعًا،  

»تُعد  القراءة التأويلية منهجًا نقديًا يسعى إلى تجاوز المعنى الحرفي للخطاب والغوص في    أكثر إنسانية.
طبقاته العميقة للكشف عن الدلالات الخفية والمقاصد الكامنة وذلك من خلال ربط النص بسياقاته  



 

22 
 

)النجار،   والفكرية«   والتاريخية  المعاني    (45  ، ص.2007الثقافية  في  تعدد  من  يحمله  بما  والنص، 
وتداخل في الدلالات، يظل مشروعًا مفتوحًا للتأويل، لا يمنح معناه إلا بقدر ما يمنح القارئ من حريته  
وتفاعله المعرفي. هو بذلك نصا هرمنيوطيقي بامتياز، لا ينغلق على تفسير أحادي، بل يستدعي القارئ  

إن هذا    ضوء خلفيته الفكرية ووعيه الجمالي وحساسيته الروحية.ليكون شريكًا في تشييد معناه، في  
س لنمط جديد من الشعر   المثنوي لا يكتفي بتمثيل الصراع بين العقل والعشق، بل يتجاوز ذلك ليؤس 

 للتسامي والعلاقة بينهما مساحة للتوتر  الفلسفي الرمزي، حيث يصبح العشق بوابة للمعرفة والعقل جسراً 
ق، الذي يُنتج نصًا خصبًا، متجددًا، ينتمي إلى زمن الشعر لكنه يعانق أفق الفلسفة. هكذا، فإن    الخلا 

»مثنوي العقل والعشق« لا يُقرأ فقط، بل يُحاور، ويُنصت إليه ويُعاد اكتشافه مع كل قراءة جديدة. إنه 
أننا كنا جزءًا من   أم  السؤال: هل نحن قرأناه فعلًا،  أمام  يتجدد فينا ويضعنا دومًا  نص  لا يشيخ، بل 

 تأويله؟

، ينسج خاقاني نسيجًا شعريًا مزدوج اللغة، تتعانق فيه العربية والفارسية «مثنوي العقل والعشق» في      
لا    هوكما تتعانق الروح بالجسد وكما يتعانق العقل بالعشق في مسرحية فلسفية شعرية نادرة المثال. ف

في حضرة   «السيدة العشق»و  « السيد العقل»يكتفي بتصوير الصراع، بل يُبدع مسرحًا شعريًا خياليًا يجمع  
الشعرية   فالمشاهد  العصور.  عبر  والعشاق  المفكرين  أكابر  ة يحضرها  كوني  يُقيم محكمة  ه  وكأن  الوحي 
تنبض بالجدل الحي  وتفيض بلغة عالية التركيب، تتماوج فيها الحكمة مع اللوعة والفكر مع الوجدان.  

ز بجزالة اللفظ وتماسك البناء وكثافة الرمز، بحيث يخلق نصًا مفتوحًا على تعدد التأويلات.   أسلوبه يتمي 
المسرحي طابعًا   الحوار  المحذوف(، مما يُضفي على  الرمل  بإيقاعٍ موزونٍ دقيقٍ )بحر  تتدفق  القصائد 

عاته. رنا بمثنويات العصور الذهبية، مع بصمة معاصرة تنبض بهموم الزمن وتطل     غنائيًا ساحرًا يذك 

ليس مجرد استعادة لصراع قديم، بل هو نقد مرير لحضارة معاصرة تاهت    «مثنوي العقل والعشق»    
العلم. لذلك جاءت   العقل وعنفوان العشق، حتى فصلت الإيمان عن المعرفة والروح عن  بين تجريد 
حاد ينقذ الحضارة من تفككها والإنسان من   حاد بين العقل والعشق، ات  هذه القصيدة بمثابة دعوة للات 

المثنوي، يقف خاقاني كرسول عشق وعقل، يزرع كلماته في تربة الأرواح العطشى ويترك    شتاته. في هذا
ه يقول:  أنا بدأتُ الحكاية وأنت أيها الإنسان، أكملها في ضميرك  » للقارئ مهمة إكمال المسرحية، كأن 

 «. وأحلامك...



 

23 
 

فلسفي مشبع بصدق التجربة وجمال اللغة، وعمق الرؤية. مما يزيده فرادة ترجمته  -إنه عمل شعري    
 «مثنوي عقل وعشق»  الشعرية العربية المبدعة، التي لم تكن نقلًا آليًا، بل إعادة خلق حي بلغة ثانية.

هو نشيد الفكر والروح وسفرُ الباحثين عن الوحدة الكبرى بين العقل والعشق. هكذا، يضعنا خاقاني أمام  
ق عميقًا في تلك الفجوة الوجودية التي تفصل بين   مرآة وجودنا، لا لننظر إلى ملامحنا العابرة، بل لنحد 

 حسابات العقل ولهيب العشق. 

لا يقتصر على سبر أغوار النفس، بل يفتح أفقًا فلسفيًا للحوار الحضاري، إذ   «مثنوي العقل والعشق»    
يعيد التفكير في الثنائيات الكبرى: هل العقل خصم للعشق أم حليفه؟ هل العشق جنونا أم صورةا أعلى  
من صور الوعي؟ هل يمكن للإنسان أن يبلغ كماله إلا إذا مشى على ساقي العقل والعشق معًا؟ بهذا  

ى رسالة الشاعر لا كموقفٍ شعري فحسب، بل كمشروع معرفي الم وجداني، يسعى إلى  -ثنوي، تتجل 
تصحيح مسار الإنسانية وتحريرها من أحادية الفكر وجفاف العاطفة. إنه يُنشد وحدة لا تُلغي الاختلاف،  

ل التوتر إلى إيقاعٍ إبداعي، كأن   الحياة نفسها قصيدة يجب أن تُروى بميزان  بل تُحيله إلى ثراء وتُحو 
الفارسية الإسلامية التي تظهر فيها آثار اللغة العربية   من الناحية الجمالية،   القلب وميزان العقل معًا.

ي  يعنى    هفإن  (  164  ، ص. 1973)صفا،   ازدواج اللغة بين العربية والفارسية ليس ترفًا لغويًا، بل مقصود فن 
تتجاور   والثقافي، حيث  اللغوي  الوجود  وحدة  وتعكس  الحدود  تتجاوز  فية  تصو  روحًا  اته  طي  في  يحمل 

ة واحدة. ة وفكري  لتتنازع، بل لتتلاقى في تجربة جمالي  ع فيه المعاني       الحضارات لا  في زمن تتصد 
يأتي   ة،  مادي  وظائف  إلى  الروح  فيه  والعشق» وتُختزل  العقل  للقصيدة    «مثنوي  يُعيد  شعري   كترياقٍ 

 رسالتها الأولى: أن تكون موطنًا للحقيقة وملاذًا للإنسان الباحث عن جوهره.

ا مغلقًا من زمن غابر، بل نقرأ أنفسنا... نقرأ هشاشتنا  «مثنوي العقل والعشق»حين نقرأ       ، لا نقرأ نصًّ
البشرية وانقسامنا السرمدي بين قطبين يتجاذبان كياننا منذ الأزل: قطب المنطق وقطب العاطفة. نقرأ 
هذا العمل كما نقرأ صلاة في ليلٍ طويل، أو كما نصغي إلى أغنيةٍ تنبع من أعماق الوجدان. محمد  

أصفهاني، بهذا العمل، لم يكن شاعرًا فقط، بل كان مهندسًا للروح، صانعًا لجسرٍ بين العقل  خاقاني  
والعشق، بين الحكمة واللهفة، بين الشرق والشرق الأقصى... فقصيدته المزدوجة اللغة لم تُولد لتُفهم 

 روح. فقط، بل لتُعا  ولتُستشعر في مسامات الفكر وال



 

24 
 

د تعبير عن          لقد واجه خاقاني أسئلة العصر وأعاد طرحها على خشبة الشعر، فأصبح النص  ليس مجر 
صراع، بل مشاركة في صناعته ودعوة لتجاوزه. في عالمنا اليوم، الذي كثرت فيه التجزئة والقطيعة وقل   

رنا أن المعرفة لا تُ  ة لمثل هذا الصوت، الذي يذك  ثمر بلا محبة وأن العشق فيه التأمل، تبدو الحاجة ماس 
   بلا عقل يُضل الطريق.

 

 : أهم النتائج. 4

 هم النتائج التالية: تبين في هذا البحث أ

يؤكد العمل على أن العقل والعشق ليسا متضادين بالضرورة، بل هما  :  التكامل بين العقل والعشق  -    
وجهان مكملان للوجود الإنساني، حيث يُظهر النص أن التوازن بينهما هو شرط أساسي للوصول إلى  

 وعي متكامل وفهم شامل للحياة والذات. 

يستخدم خاقاني اللغة العربية والفارسية بطريقة تداخلية تعكس تعدد المعاني  :  لغة مزدوجة ومركبة  -      
 وتداخل الدلالات، ما يعزز من ثراء النص الشعري ويمنحه أفقًا تأويليًا واسعًا.

يتجلى في النص تأثر واضح بالفلسفة الإسلامية والتصوف، حيث يُنظر  :  البعد الفلسفي والصوفي  -     
الثنائية   العميقة، متجاوزًا  الروحية  والتجربة  الوجود  وحدة  إلى  للوصول  والعشق كوسيلتين  العقل  إلى 

 التقليدية بينهما. 

يطرح النص نقدًا حادًا للحالة الفكرية والروحية في العصر الحديث، حيث  :  نقد الحضارة المعاصرة  -    
 يشير إلى أزمة انفصال العقل عن العشق، مما يؤدي إلى تفكك الهوية الإنسانية وضياع التوازن الداخلي. 

يعتمد المثنوي على كثافة رمزية عالية وإيقاع شعري موزون، مما يفتح  :  الرمزية والغنى التأويلي  -    
المجال أمام قراءات متعددة ومتنوعة ويحول النص إلى حوار مستمر بين الفكر والعاطفة، بين القارئ 

 والنص. 

والانسجام  -      للاتحاد  كمدخل  :  دعوة  والعشق،  العقل  بين  للاتحاد  صريحة  بدعوة  النص  يُختتم 
 لإنقاذ الإنسان والحضارة من التشظي وتحقيق وحدة الذات التي تعبر عن وحدة الوجود. 



 

25 
 

 

 :التوصيات. 5

النقدية  -      الترجمة  مع  :  تعزيز  الأصلية  لغاتها  من  الفلسفية  الشعرية  الأعمال  وترجمة  دعم  ضرورة 
مراعاة البعد الإبداعي والرمزي وذلك لضمان وصولها إلى جمهور أوسع مع المحافظة على ثراء المعنى  

 والدلالة.

ينصح بإدخال نصوص مثل مثنوي العقل والعشق في المناهج  :  دمج التعليم الفلسفي والأدبي   -       
الدراسية لتعليم الفلسفة والأدب، لما تحتويه من قيمة تربوية وروحية تسهم في بناء وعي نقدي متعدد  

 الأبعاد لدى الطلاب. 

ضرورة تنظيم ندوات ومؤتمرات أدبية وفلسفية تناقش قضايا العقل  :  فتح حوارات نقدية معاصرة  -     
 والعشق ووحدتهما في النصوص الأدبية، لتوسيع دائرة البحث والتأمل حول هذه المفاهيم الحيوية. 

الفلسفي  -      الشعري  الإبداع  وإتاحة :  تشجيع  والفلسفة  الشعر  بين  يجمعون  الذين  المبدعين  دعم 
 فرص للنشر والاحتفاء بهذا النوع من الإبداع الذي يثري الساحة الثقافية والفكرية. 

 

 الهوامش

1. Semantics 

2. Social Discourse Semantics 

3. Poetic Discourse Analysis 

4. Critical Discourse Analysis 

م از اوست     عاشقم بر همه عالم كه همه عالم   .5 م از آنم كه جهان خر  سعدى: به جهان خر 
 از اوست 

حمن(:: )عن المعصوم .6  قلب المؤمن عر  الر 

                                                             https://lib.eshia.ir/11148/1/480/ قدسی 

بَةِ، لَهُ زَهْرا أبْيَضُ وَرَحيقا أصْفَرُ، ذُو رَائِحَةٍ عَطِرَةٍ، تَحْمِلُ  الأ  .7 قحوان: نَبَاتا مِنَ الفَصِيلَةِ الْمُرَكَّ
ا وَيَكْثَرُ فِي الْمُرُوجِ، وَيُزْرَعُ لِنَوْرِهِ  يًّ  رُؤُوسُ أغْصَانِهِ زُهُورَهُ، يَنْبُتُ بَرِّ

https://lib.eshia.ir/11148/1/480/قدسی


 

26 
 

 المصادر والمراجع 

 القرآن الكريم.  . 1
 دار المنار. مصر: . مجموعة فتاوی إبن تيميةم(. 1994) .إبن تيمية، أحمد بن عبدالحليم  . 2
الدين . 3 العامة    :القاهرة  .تحقيق عثمان يحيى  .الفتوحات المکية   .(م1999)  .إبن عربي، محيي  المصرية  الهيئة 

 . للكتاب
 .العتبة الرضوية المقدسة :المشهد .العقل والعشق يمثنو م(. 2025) .خاقانى إصفهانى، محمد . 4
 دار القبة.  :القاهرة .ترجمة وشرح: إبراهيم الدسوقي .المثنوي المعنويم(. 2004) .الرومي، جلال الدين . 5
 . دار الكتاب العربي :القاهرة .الفلسفة والشعر: حوار مستمر م(.2020) .سعيد، جمال . 6
 مؤسسة المطبوعات الفلسفية.  :طهران .تحقيق: هوري .حکمة الإشراق م(.2001) .السهروردي، شهاب الدين . 7
 سمت. :هرانط .3ط  .تحليل سيميائي للخطاب م(.2013) .الشعيري، حميد رضا . 8
مناهج تطبيقيةم(.  2007)  .شومان، محمد . 9 و  نظرية  االعالمي: أطر  الخطاب   الدار   :القاهرة  .3ط   .تحليل 

 المصرية اللبنانية.  
 .منشورات المطبعة الجامعية :طهران .2ط .تاريخ الأدب الإيراني م(.1973) .اللهصفا، ذبيح .10
 . دار النهضة العربية :بيروت .الرمزية الصوفية في الشعر الفارسي  (.م2018) .عباس، علي  .11
 دار الرافدين.  :بغداد .جدلية العقل والعشق في التصوف الإسلامي م(.2021) .عبد المجيد، مصطفى .12
 .ىن منشورات: طهران. والمجتمع الخطاب (. م 2010) .ديحم  ضدانلو،ع .13
 . دار الساقي  :بيروت .ترجمة عبد الكريم الجباري .منطق الطير م(.2015)  .العطار، فريد الدين  .14
 .دار الأفق :عمان  .الموسيقى في الشعر الصوفي  م(.2019) .ناصف، رامي .15
  . اإشکالية المنهج في الفکر العربي المعاصر: القراءة التأويلية نموذجً   م(.2007)  .لنجار، عبد المجيدا .16

 .مركز دراسات الوحدة العربية :بيروت
 . مركز البحوث الأدبية :مشهد .الرؤية الوجودية في الشعر الفارسي المعاصر  م(.2020) .نوري، مهدي .17
 . هرمس  منشورات: طهران . والنقدي منه  الشائع: الخطاب علم(. م2004) .الله لطف ،ىارمحمد ي .18

19 . Fairclough, Norman. (1992). Discourse and Social Change. Cambridge: Polity 

Press. 

20. Fairclough, Norman. (1993). Critical discourse analysis and the marketization 

of public discourse. England: the universities. 

21. https://lib.eshia.ir/11148/1/480/قدسی 

 

https://lib.eshia.ir/11148/1/480/قدسی


 

27 
 

References 

-The Holy Quran. 

-'Abbas, Ali. (2018). Al-Ramziyya al-Sufiyya fi al-Shi'r al-Farsi (Sufi 

Symbolism in Persian Poetry). Beirut: Dar al-Nahda al-'Arabiyya. 

-'Abd al-Majid, Mustafa. (2021). Jadaliyyat al-'Aql wa al-'Ishq fi al-Tasawwuf 

al-Islami (The Dialectic of Intellect and Love in Islamic Sufism). Baghdad: Dar 

al-Rafidain. 

- Adzdanloo, Hamid. (2010). Al-Khitab wa al-Mujtama [Discourse and 

Society]. Tehran, Iran: Ney Publications. 

-Al-Najjar, 'Abd al-Majid. (2007). Ishkāliyyat al-Manhaj fi al-Fikr al-'Arabi al-

Mu'asir: Al-Qira'ah al-Ta'wīliyya Namudhajan (The Problem of Methodology 

in Contemporary Arab Thought: The Hermeneutical Reading as a Model). 

Beirut: Center for Arab Unity Studies. 

-Al-Sha'iri, Hamid Reza. (2013). Tahlil Sīmiyā’ī li al-Khiṭāb (Semiotic Analysis 

of Discourse). 3rd ed. Tehran: Samt. 

-'Attar, Farid al-Din. (2015). Mantiq al-Ṭayr (The Conference of the Birds). 

Translated by 'Abd al-Karim al-Jabbari. Beirut: Dar al-Saqi. 

-Fairclough, Norman. (1992).  Discourse and Social Change. Cambridge: Polity 

Press.   

- Fairclough, Norman. (1993). Critical discourse analysis and the marketization 

of public discourse. England: the universities. 

-https://lib.eshia.ir/11148/1/480/ قدسی 

-Ibn 'Arabi, Muhyi al-Din. (1999). Al-Futuhāt al-Makkiyya (The Meccan 

Revelations). Edited by 'Uthman Yahya. Cairo: The Egyptian General Book 

Organization. 

-Ibn Taymiyyah, Ahmad ibn 'Abd al-Halim. (1994). Majmu' Fatwa Ibn 

Taymiyyah (The Compendium of Fatwas of Ibn Taymiyyah). Egypt: Dar al-

Manar. 

-Khaqani Isfahani, Muhammad. (2025). Mathnawi al-'Aql wa al-'Ishq (The 

Mathnawi of Intellect and Love). Mashhad: Astan Quds. 

-Nasef, Rami. (2019). Al-Mūsīqā fi al-Shi'r al-Sūfī (Music in Sufi Poetry). 

Amman: Dar al-Ufuq. 

https://lib.eshia.ir/11148/1/480/قدسی


 

28 
 

-Nouri, Mehdi. (2020). Al-Ru'ya al-Wujudiyya fi al-Shi'r al-Farsi al-Mu'asir 

(The Existential Vision in Contemporary Persian Poetry). Mashhad: Center 

for Literary Research. 

-Rumi, Jalal al-Din. (2004). Al-Mathnawi al-Ma'nawi (The Spiritual 

Mathnawi). Translated and annotated by Ibrahim al-Disuqi. Cairo: Dar al-

Qubbah. 

-Safa, Zabihullah. (1973). Tarikh al-Adab al-Irani (History of Persian 

Literature). 2nd ed. Tehran: University Press Publications. 

-Sa'id, Jamal. (2020).  Al-Falsafah wa al-Shi'r: Hiwar Mustamirr (Philosophy 

and Poetry: A Continuous Dialogue). Cairo: Dar al-Kitab al-'Arabi. 

-Shuman, Muhammad. (2007). Tahlil al-Khiṭāb al-'Ālamī: Aṭr Nazariyya wa 

Manāhij Taṭbīqiyya (Global Discourse Analysis: Theoretical Frameworks and 

Applied Methodologies). 3rd ed. Cairo: The Egyptian Lebanese House. 

-Suhrawardi, Shihab al-Din. (2001). Hikmat al-Ishraq (The Philosophy of 

Illumination). Edited by Hawri. Tehran: Institute of Philosophical Publications. 

- Yarmohammadi, Lotfollah. (2004). 'Ilm al-Khitab: al-Shai' 'wa al-Naqdi 

(Discourse Studies: The Popular and the Critical). Tehran: Hermes 

Publications. 

 


